
Los Qutūm 
 
Los qutūm o qutū, también llamados gutu, gutis, guti o quti, también conocidos 
por los derivados exónimos gutis o guteos, al parecer fueron originalmente un 
conjunto de tribus nómadas de Asia occidental, que habitaban en la zona de los 
montes Zagros, al oriente de Mesopotamia, al este del Tigris, hacia finales del III 
milenio precristiano, quienes antes del 2000 a. de J.C. fueron uno de los pueblos 
que, por razones desconocidas, abandonaron su territorio ancestral e invadieron 
la Baja Mesopotamia en momentos en que el antaño poderoso Imperio de Akkad 
entraba en su fase final de existencia. En la antigüedad, su tierra ancestral era 
conocida como Qutūm o Gutium, en sumerio, 𒄖𒄖𒄖𒄖 , Qu-tu-um ki o 𒄖𒄖𒄖𒄖 , Qu-ti-
um ki, 

Hacia 2180-2175 a. de J.C. lograron ocupar brevemente una parte del territorio 
akkadio, pero unos años más tarde lograron prevalecer en su dominación por un 
período más amplio. Hacia 2159-2116 a. de J.C., los qutūm aparecen en la historia 
cuando el rey akkadio Narām-Sīn emprendió una expedición punitiva en su 
contra. La famosa estela de la Victoria de Narām-Sīn1 refleja el triunfo militar de 
este rey, pero, un siglo después, los qutūm fueron capaces de atacar al debilitado 
Imperio akkadio, desmantelándolo, e imponiéndose en Mesopotamia por 
alrededor de un siglo, hasta que, siendo vencidos primero por Utu-hegal/Utu-
khegal, rey de Uruk, el surgimiento del poderío de la ciudad-estado de Ur logró 
vencerlos definitivamente y expulsarlos del territorio. 

 

Tan notable como fue la fundación del Imperio akkadio, y su influencia sobre 
amplios territorios, una construcción tan enorme resultó ser frágil, debido a una 
serie de razones, sobre todo porque no había experiencia previa. No se puede 
tener absolutamente claro cuándo ni cómo se produjo su desmembración, 
aunque es probable, de acuerdo con lo afirmado por algunos especialistas, que 
haya ocurrido por etapas. Desde finales del reinado de Narām-Sīn, y quizá debido 
al desarrollo de vastos movimientos poblacionales en el Asia Anterior, pudieron 
sacudir el yugo akkadio diversos territorios del imperio, una tras otra. Incluso, y 
según se ha visto ya, la Lista Real Sumeria dice que Uruk consiguió independizarse 
y que incluso llevó con ella una buena parte de la tierra de Sumer. Aparentemente, 
de acuerdo con algunos especialistas, un nombre de año que registra una 
expedición de Shar-kali-sharrī a “Uruk y Naksu”, puede haber recordado, 



directamente o no, dicho suceso. Asimismo, el primer rey qutū o guti que se 
menciona en la Lista Real, Erridupizir, redactó una inscripción en la que, 
ostentando el título de Rey de las Cuatro Partes, aparentemente se presenta 
como el verdadero sucesor del Imperio akkadio, como el sucesor de Narām-Sīn. 
En todo caso, persistió un recuerdo tradicional en cuanto a que este último había 
luchado contra los qutū. La audacia de estos se puso todavía más de manifiesto 
bajo el inestable reinado de Shar-kali-sharrī. Por mucho que este se haya alabado 
de haber vencido a Sarlag/Sarlagab, quien fue el tercer sucesor de Erridupizir, su 
resistencia al invasor duró probablemente tanto como su reino. Una carta privada 
del tiempo de este rey, presenta a los guti como un peligro permanente que 
exponía a los súbditos del rey a la pérdida de sus rebaños y de sus bienes, 
impidiéndoles dedicarse a la agricultura. Aparentemente, todo lleva a pensar que, 
más o menos derrotado por estas tribus montañesas, Shar-kali-sharrī no reinaba 
ya sino sobre un modesto reino y tenía que luchar fieramente para sobrevivir. Su 
trágica muerte, ocurrida, según parece, hacia 2198 a. de J.C., debió suponer un 
muy duro golpe para Akkad, ya que la anarquía se instaló en él durante tres años, 
entre 2198 y 2195 a. de J.C., luchando por el poder cuatro rivales, según parece, 
apoyados cada uno en algún sector del breve y exiguo territorio que le quedaba al 
ya decadente reino de Akkad. La parte de que se apoderaron los qutum en esta 
competencia por el poder, puede ser conocida por el hecho de que uno de los 
cuatro reyes rivales2, Elul o Elulu, aparece bajo su nombre local Elulumesh en la 
lista de los reyes guti y en una inscripción suya se autotitula “poderoso rey de 
Akkad.”3 

 
Quien parece haber puesto orden en el reino y quizá también haya devuelto a 
Akkad su independencia y al menos un cierto poder, fue un tal Dudu, quien habría 
reinado entre 2195 y 2174 a. de J.C., del que una dedicatoria encontrada en 
Nippur y otras dos en Adab, hacen suponer que volvió a someter cuando menos 
el norte de la tierra de Sumer. Le sucedió su hijo Shū- DURUL, quien habría reinado 
entre 2174 y 2159 a. de J.C., lo que constituiría la prueba de una cierta estabilidad 
en lo que hace al poder. Se tienen de él algunos documentos que le reconocen la 
hegemonía desde Kish a Tutub4. Algunos opinan que es hacia finales de su 
reinado cuando deben situarse lo que las crónicas y los textos adivinatorios 
llaman shakhluqtum o destrucción de Akkad. Si, como ha hecho la tradición desde 
principios del segundo milenio precristiano, esta debe considerarse iniciada con la 
caída, toma y saqueo de la ciudad de Akkad que describe una célebre Lamentación 



en sumerio, el asunto no es seguro, ya que tal destrucción incluso pudo haber 
tenido lugar antes, incluso poco después del reinado de Narām-Sīn. Pero también 
pudo haber ocurrido mucho después del reinado de Shū-DURUL. La opinión de 
muchos especialistas es que si lo anterior se refiere a la desaparición política del 
reino de Akkad, indudablemente debería coincidir con la desaparición de Shū- 
DURUL, probablemente hacia 2159 a. de J.C. En cualquier caso, la tradición es 
muy clara en cuanto a que los autores de la destrucción de Akkad fueron los 
qutūm, sucesores de los reyes akkadios por lo menos en la parte norte de la Baja 
Mesopotamia, territorio que se llamará Akkad en recuerdo de la desaparecida 
grandeza del Imperio fundado por Sargón, grandeza que se irá acrecentando y 
transformando en leyenda a medida que pasen los años. 

 
La Lista Real Sumeria dice: 

 

“[En Uruk]  3  reyes; gobernaron  durante  (ms.  Su3  +  Su4  tiene:) {47}  años}. { 
Unug5 fue derrotado} {( ms. S en su lugar :) Luego se abolió el reinado de Unug } 
y la realeza fue llevada a la {horda6} {( ms. Su3 + Su4 tiene en su lugar:) tierra} de 
Qutum. 

 
308-3347. En la {horda8} {( ms. Su3 + Su4 tiene en su lugar:) tierra} de Qutum , al 
principio {ningún rey era famoso; fueron sus propios reyes y gobernaron así 
durante 3 años} {( ms. L1 + N1 tiene en su lugar:) no tenían rey; se gobernaron por 
5 años}. Entonces { Inkicuc } {( ms. Su3 + Su4 tiene en su lugar:) } 

gobernó por {6} {( ms. L1 + Ni1 tiene en su lugar:) 7} años. Zarlagab gobernó 
durante 6 años. { Culme } {( ms L1 + N1 tiene lugar:. ) Yarlagac } gobernado durante 
6 años. { Silulumec } {( ms MI tiene lugar:. ) Silulu } gobernadas por {6} 
{(em. G tiene en su lugar:) 7} años. { Inimabakec gobernado durante 5} {( ms MI 
tiene lugar:. ) Duga gobernado por 6} años. { Igecauc gobernado durante 6} 

{( ms MI tiene lugar:. ) Ilu-an gobernado por 3 (?)} Años. Yarlagab gobernó por 
{15} {( ms. Mi tiene en su lugar:) 5} años. Ibate gobernó por 3 años. { Yarla } 
{( ms  L1  +   N1   tiene   lugar:. ) Yarlangab (?)}   Gobernado   durante   3  años. { 
Kurum } {( ms. L1 + N1 tiene en su lugar :)       } gobernó por {1} {( ms. 
Mi tiene en su lugar:) 3} años.Apilkin gobernó durante 3 años. La-erabum (?) 
Gobernó durante 2 años. Irarum gobernó durante 2 años. Ibranum gobernó por 
1 año. Hablum gobernó durante 2 años. Puzur- Suen , el hijo de Hablum , gobernó  
durante  7  años. Yarlaganda gobernó  durante  7  años gobernó durante 7 años. 

http://etcsl.orinst.ox.ac.uk/cgi-bin/etcsl.cgi?text=c.2.1.1&display=Crit&charenc=j&lineid=c211.308


Tirigan (?) Gobernó durante 40 días. 21 reyes; gobernaron por {( ms. L1 + N1 tiene 
:) 124 años y 40 días} {( ms. Su3 + Su4 tiene en su lugar:) 25 años}. Luego,  el  
ejército  de Gutium fue  {derrotado}  {( ms.  TL  en  su  lugar:) destruido} y la realeza 
fue llevada a Unug.”9 

 
No obstante los datos que aporta la Lista Real Sumeria, se dispone de pocos datos 
para estimar la extensión, la duración y las circunstancias reales y las vicisitudes 
de la ocupación del territorio akkadio por los qutūm o guti, e incluso las de su 
presencia en la tierra de los Dos Ríos, cuya importancia debió variar muchísimo a 
medida que pasaban los años. Así, por ejemplo, Erridupizir, el primer rey qutūm, 
alcanzó en una sola campaña hasta el sur de la tierra de Akkad, permaneciendo 
allí durante algún tiempo, puesto que ha dejado en Nippur una larga inscripción, 
aunque todavía inédita. El texto sumerio que celebra la expulsión definitiva de los 
qutūm de la Baja Mesopotamia se deja entrever que suponían un serio peligro 
para Sumer. Pero, hay muchos motivos para considerar que los qutūm no 
ocuparon por mucho tiempo más que la parte norte del país, e incluso allí tal vez 
solo en algunos puntos neurálgicos, donde habrían instalado guarniciones 
armadas para resguardar sus intereses más inmediatos. Y aunque causaron 
muchas destrucciones, como en Aššur, es un hecho que no construyeron nada. 
Sin duda, sí se dejaron influenciar por la alta cultura de Sumer y de Akkad. Por 
ejemplo, un cierto número de los reyes qutūm, en la segunda mitad de su época, 
llevaban nombres akkadios, como Kurum, Khabilkīn, Ibrāum, Khablum, Puzursīn 
y Si’um, o semitizados, como La’erabum, Irarum. Además, las inscripciones que se 
conservan de los reyes qutūm, es decir, de Erridupizir, Elulumesh, La’ebarum, 
Iarlagan y Si’um, están escritas en caracteres cuneiformes y redactadas en lengua 
akkadia, lo que, por lo demás, prueba que adoptaron la cultura akkadia y no 
directamente la de Sumer. Es muy posible que hubieran adoptado, asimilándolos 
a los suyos, al menos algunos dioses akkadios, ya que La’erabum llama a Ishtar y a 
Sīn “dioses de Qutūm”. Para algunos especialistas, el hecho de que La’erabum y 
poco después Iarlagan y Si’um se titularan simplemente como “Poderoso Rey de 
Qutūm”, indica que se estaba produciendo una decadencia en el poderío de los 
qutūm y que ello permite calcular que su dominio en la tierra de Akkad no habría 
pasado de un centenar de años, probablemente hacia 2200-2116 a. de J.C. 

 
Después de algún tiempo, los reyes qutūm comenzaron a dedicar ofrendas en los 
templos sumerios, los mismos templos que habían sido despojados de sus tesoros 



por los primeros invasores qutūm. En tanto que en las ciudades-estado sumerias 
comienzan a prepararse las condiciones necesarias para un nuevo período de 
supremacía sumeria, los reyes qutūm estaban avanzando hacia un período de 
decadencia, probablemente porque fueron incapaces de imponerse 
incontestablemente a la superior cultura y civilización sumerio- akkadia. 

 

 
Akkad, Sumer y Qutūm a principios del II milenio precristiano, y las principales 
ciudades de la Baja Mesopotamia. 



 
Por lo demás, si poco se sabe de este período de la historia de Mesopotamia, 
menos aún se sabe de los qutūm, de quienes en general se repite el calificativo de 
“horda de bárbaros”10 incivilizados, destructores, dragones de montaña, aunque 
hay algunos hechos que podrían analizarse desde otra óptica. A pesar de ser una 
horda, esto es, un grupo de tribus que no eran portadoras de una alta cultura, 
contaron a su favor sobre todo con el caos que se estaba produciendo como signo 
de la decadencia y descomposición del Imperio de Akkad debido a las rebeliones 
y sublevaciones que pulularon por doquier entre las ciudades-estados y los reinos 
sometidos. Arrasaron completamente Akkad y otras ciudades principales de la 
tierra de Akkad, cortaron las redes de transporte y comunicación y sembraron el 
pánico con la finalidad de evitar a toda costa la reorganización de los semitas. 
Y, habiéndose hecho ya con el poder y el predominio total, permitieron a los 
sumerios reconstruir sus ciudades, al punto que Lagash resurgió y fue capaz de 
alcanzar el máximo desarrollo de su historia. 

 
La etimología del nombre colectivo de estas tribus de los Zagros puede ser 
esclarecedora. Los sumerios los llamaron qutūm, vocablo que significa madre que 
tiene el cordón de la vida. También es interesante de notar la relación que existió 
entre los qutūm y Enki11, llamado Gran Dragón y Soberano. Los qutūm fueron 
también llamados dragones de las montañas. 

 
En la literatura astronómica y astrológica del primer milenio precristiano de la Baja 
Mesopotamia, los cuatro puntos cardinales se indicaron con los términos Amurru, 
Akkad, Elam y Subartu. Este último se usó indistintamente con el término Qutūm 
o Gutium, y se refería al norte o al este12. El punto de vista reflejado era del sur 
de Mesopotamia, y los eruditos modernos 13 generalmente afirman que la tierra 
de Qutūm estaba ubicada en los montes Zagros, al este de Mesopotamia y al 
norte de Elam. Ya la fuctuación de la dirección indicada y la variación de los 
nombres, sugieren, sin embargo, que la ubicación geográfica de Qutūm no era fija 
y que dependía del contexto. Lo mismo es cierto para el término Subartu14, con el 
que Qutūm o Gutium estaba estrechamente relacionado. Ambos términos fueron 
tomados de los nombres de los grupos humanos, tribus o pueblos, percibidos 
como habiendo estado establecidos en territorios adyacentes a Mesopotamia.  
 



 



En la página anterior, la península de Anatolia y Transcaucasia, con las probables 
ubicaciones de Hawiláh y Kwsh, ambas “rodeadas” por los ríos Pisón y Guihón, 
respectivamente, y algunas localizaciones en Anatolia, Transcaucasia y 
Mesopotamia. 
 
El nombre geográfico Qutūm y el gentilicio qutūm, gutis o guteos, está 
atestiguado en el registro mesopotámico desde mediados del tercio final del 
segundo milenio precristiano hasta fines del primer milenio precristiano. Es muy 
improbable que qutūm, gutis o guteos se refiriera siempre al mismo grupo de 
personas y que Qutūm o Gutium se refiriera a la misma región. La evidencia del 
segundo y del primer milenio precristianos sugiere principalmente una ubicación 
oriental desde el punto de vista mesopotámico, pero no puede afirmarse que esto 
fuera cierto antes, cuando los guteos fueron más importantes en la historia 
mesopotámica. 

 
Cuando los qutūm aparecen por primera vez en las fuentes mesopotámicas, es ya 
fines del tercer milenio precristiano, en tiempos del Imperio de Akkad. Son 
representados como gentes que realizaban incursiones sobre los dominios 
akkadios, perturbando el desarrollo de la vida agrícola normal 15 , y en la tradición 
posterior se les atribuye la caída del Imperio akkadio. Es incierto que realmente 
hayan sido responsables de tal hecho y que invadieran la Baja Mesopotamia. Lo 
más probable es que los guti hayan aprovechado las dificultades políticas y 
militares de los reyes de Akkad para hacerse con un punto de apoyo en algunas 
ciudades16 y, sobre dicha base, hayan tenido éxito en imponer su supremacía 
sobre algunas de las ciudades sumerias. La Lista Real Sumeria presenta una 
dinastía gutea, después de la akkadia, con veintiún o veintitrés reyes y una 
duración aproximada de un siglo 17 . Una tablilla cuneiforme de principios del 
segundo milenio precristiano contiene copias de inscripciones reales en tres 
estatuas votivas que el rey guti Erridupizir donó en el templo de la ciudad 
religiosamente prominente de Nippur18. Lo anterior, indica que tales reyes 
efectivamente existieron y que posteriormente su memoria no fue borrada. La 
Lista Real Sumeria proporciona demasiados nombres como para suponer que los 
reyes kutum hayan reinado sucesivamente, pero es muy probable que diferentes 
ciudades se encontraran bajo gobernantes guti contemporáneos. 
Simultáneamente, algunas de las ciudades estaban bajo control akkadio y 
sumerio. La presencia de gutis en la Baja Mesopotamia probablemente no haya 



durado más de medio siglo 19 , después de lo cual habrían sido todos expulsados al 
extender Utu-hegal, un rey sumerio de Uruk, su dominio sobre la Mesopotamia 
inferior. Como muchos otros grupos extranjeros que ejercieron temporalmente 
el control político- militar en algunos sectores de la Baja Mesopotamia, no dejaron 
huellas reconocibles actualmente en la cultura o el idioma. 

 

El idioma de los qutum se conoce principalmente por algunos nombres personales 
y solo uno de sus dioses se conoce por una lista de nombres de divinidades 20 . 
Los qutum siempre son presentados en términos extremadamente negativos, ya 
que, según se registra, no realizaban los ritos religiosos adecuados21 y abusar de 
los habitantes originarios quitando la mujer al marido, arrebatando el hijo al 
padre22. Un texto literario de principios del segundo milenio precristiano los 
presenta “[de] rostro humano, astucia de perros, constitución de monos.”23 Se 
puede concluir, entonces, que durante un tiempo partes de la Baja Mesopotamia 
fueron controladas por personas llamadas guti, quienes fueron percibidos como 
extranjeros y bárbaros por la población sumerio-akkadia. De dónde vinieron no 
está absolutamente claro. 

 
Los términos Qutum y gutis continuaron usándose en texto de Mesopotamia 
durante el segundo y el primer milenio precristiano. A menudo con referencia a 
una región o gentes de los montes Zagros, y se encuentran junto con otros 
términos igualmente vagos, como Subartu y Lullumu. El uso persistente de lo que 
para entonces se había considerado una designación antigua sería, más bien, el 
resultado de la ideología de que el tiempo se detuvo fuera de los límites de 
Mesopotamia y que allí no se había producido ningún cambio. Por lo tanto, el 
término Qutum no tiene verdadero valor como indicación de un pueblo específico 
y simplemente sugiere personas incivilizadas de los Zagros y más allá. Cualquier 
grupo hostil podría llamarse Qutum o guti. Los anales reales asirios usan esta 
palabra cuando se refieren a las poblaciones que se encontraban establecidas en 
la meseta iraniana, también conocidas como mannai o medos24. La imagen 
negativa, en todo caso, persiste. En el siglo XV a. de J.C., el rey kaššu25 Agum-
kakrime los llama “un pueblo bárbaro”26. El rey asirio Ašurbanipal, en el siglo VII 
a. de J.C., dice que los guti estaban ayudando a los rebeldes del sur de 
Mesopotamia27, mientras que Nabónido, rey de Babilonia en el siglo siguiente, 
dice que destruyeron el templo de Sippar28. En el primer milenio a. de J.C., Qutum 
podría usarse como un designador geográfico, para referirse a parte o la totalidad 



de los Zagros y sus áreas inmediatas al norte de Elam, indistintamente con otros 
términos. Cuando Ciro II el Grande de Persia atacó a Babilonia, en el año 539 a. 
de J.C., lo hizo con la ayuda de Ugbaru, gobernador de Nabónido de la tierra de 
Gutium29. En este contexto, el término parece referirse a una extensa región 
ubicada al este del Tigris que Ciro utilizó como plataforma de lanzamiento para su 
exitosa invasión de la Baja Mesopotamia. 

 
Si bien se pueden recopilar muchísimas referencias a Qutūm o Gutium30, ellas no 
permiten escribir la historia de un conjunto de tribus, de un pueblo o de un país. 
En Mesopotamia estos términos, como ya queda dicho, se usaron de varias 
maneras, según el contexto. A veces pudo haberse tenido en mente una región y 
sus habitantes en particular. Otras veces se usaron esos mismos términos para 
indicar diversas tierras o pueblos de fuera de los límites de Mesopotamia. 

 

 cra, érets kwsh, kush, kuš, kúš, la Tierra de Kuš, o de Cush כ שְׁוּ

En Génesis 2:13 se menciona que vwk cra, érets kwsh, kush, kuš, kúš, la tierra de 
Cush, estaba originalmente rodeada por el río Guihón, una de las cuatro cabeceras 
del río que salía de Edén31. En este texto los traductores de la Septuaginta32 
tradujeron la palabra hebrea para Kwš o Cus, por la palabra griega Αἰθιοπία, 
Æthiopia, que a su vez proviene de Αἰθίοψ, Æthiops, etíope, que en griego 
significaría de cara quemada, de αιθ, quemada, y ὄψ, faz.33 Desde tiempos 
primitivos, la palabra hebrea vwk, esto es, kwsh, kush, kuš, kúš, de donde el 
nombre español Cush/Cus, se convirtió en un término más o menos sinónimo de 
la antigua Etiopía, aunque no es posible afirmar que este sea, necesariamente, el 
caso en Génesis 2:13. Siguiendo la traducción de la Septuaginta, el historiador 
judío Flavio Josefo identificó al río Guihón34 con el Nilo35. Sin embargo, dado que 
el río Guihón tenía la misma fuente que los ríos Tigris y Éufrates, difícilmente 
podría identificarse con el Nilo, a menos que se asumiera que el Diluvio hubiera 
ocasionado cambios radicalmente drásticos en la topografía del Medio Oriente 
antiguo. 

 
Algunos eruditos, sin embargo, relacionan el nombre vwk, Kwš, Cus, de Génesis 
2:13 con los o kasitas de las inscripciones mesopotámicas, un pueblo de origen 
incierto que para la primera mitad del segundo milenio precristiano habitaba en 
la meseta iraniana. En el Journal of Near Eastern Studies, se presenta pruebas de 



que en tiempos antiguos hubo una población negra al sureste del mar Negro y, 
más tarde en el Cáucaso, al noroeste. Se afirma que los nombres de las regiones 
de Abkhasia y Khazaria, habitadas por los abjasios y los kázaros, pudieron tener 
alguna relación con el vwk, Kwš, Cus, de la Biblia36. También hay quienes opinan 
que vwk cra, érets kwsh, la tierra de Kwš, Cus, rodeada por el río Guihón estaba 
situada en la península arábiga, debido a que el nombre Cusán se usa 
paralelamente a la tierra de Madián en Habacuc 3:7, y Madián suele ubicarse en 
las inmediaciones del golfo de ‘Aqabah. Tal vez, se haga referencia a esta vwk, 
Kwš, Cus, árabe cuando se llama cusita a Ziporá, la mujer madianita de Moisés37. 

 
Existe la posibilidad de que la referencia a vwk cra, érets kwsh, la tierra de Kwš, 
Cus, aplique a algún grupo kušita que no emigró con la parte principal de su 
familia étnica sino que se estableció en la región de Asia anterior antes referida. 

 
Es muy posible que desde esta área general, se hayan derivado una serie de tribus 
que tuvieron una importante influencia en la historia, como, por ejemplo, los 
qutu(m) o kutu; los kassu o casitas; los kaška o kaska; pero también los cosseos 
de la segunda mitad del primer milenio precristiano, y probablemente hurritas y 
urarteos, aunque los primeros suelen ser considerados como indoeuropeos. 

 
En cuanto al río Guihón, uno de los cuatro ríos que se ramificaban de la corriente 
que procedía de Edén, y del que se dice que rodeaba toda vwk cra, érets kwsh, la 
tierra de Kwš38, en la actualidad no es posible identificarlo con certeza alguna. 
Desde el punto de vista geográfico, no parece posible que la tierra de Kwsh 
mencionada en el texto citado, se la Etiopía clásica, como suele ocurrir en relatos 
posteriores. Más bien, podría referirse a la tierra que ocupaba vwk, Kwš, Cus, 
antes de que la humanidad se dispersara una vez que se confundieron las lenguas 
en Babel39. Algunos especialistas opinan que el Guihón era el río Araxes clásico, el 
actual Araks, que nace en las montañas que se encuentran al noroeste del lago de 
Van y desemboca en el mar Caspio. Por otra parte, algunos lexicógrafos relacionan 
la tierra de vwk, Kwš, Cus, que se menciona en Génesis 2:13 con los kassu o 
cassitas, un pueblo que habitaba en la meseta iraniana e invadió en un momento 
dado Mesopotamia, donde fundó un reino poderoso, pueblo que aparece en 
antiguas inscripciones cuneiformes, pero cuya historia permanece un tanto 
oscura40. 

 



 
El río Aras actual, el clásico Araxes, ha sido identificado con el río Guihón del relato 
bíblico. El territorio al norte de este río se ha identificado, al menos 
tentativamente, con la tierra de Kwš o Kush. 
 
Además, ha de señalarse que a ciertas tribus árabes se les llama kusi o kushim, tal 
como se ve en Habacuc 3:7, donde se establece un paralelo entre Kushán y 
Madián, que debieron ser el mismo lugar o territorios adyacentes. Pero, aunque 
puede haber diferentes posibilidades, los cambios topográficos que debieron 
ocurrir en la superficie terrestre a consecuencias del Diluvio, no permite llegar a 
una conclusión definitiva. 

 

hlywhh cra, érets ha-hawiláh, la Tierra de Hawiláh 
 
Nombre de la tierra que rodeaba el río Pisón, una de las cuatro cabeceras en que 
se ramificaba el río que procedía de Edén. El registro bíblico dice que allí había 
buen oro, bedelio y piedra de ónice41. Obviamente, debido a múltiples razones, 

ya que no es posible identificar al antiguo río Pisón, la ubicación de hlywhh cra, 
érets ha-hawiláh, la tierra de Hawiláh, sigue siendo absolutamente incierta. 
Algunos han opinado que los productos que se mencionan en este texto bíblico 
son típicamente árabes, y vinculan hlywhh cra, érets ha-hawiláh, la tierra de 



Hawiláh, con una región de Arabia. Basándose en la referencia bíblica a toda la 

tierra de Hawiláh, J. Simons plantea la posibilidad de que el término hlywhh cra, 
érets ha-hawiláh, la tierra de Hawiláh, englobase a toda la península arábiga, 
aunque resulta totalmente difícil comprender cómo podría rodear el río Pisón un 
territorio tan vasto42. 

 
El río llamado !wvyp, Pishón, Pisón, en Génesis 2:10-12, fue uno de los cuatro que 

nacían del río que procedía de Edén. Este río rodeaba toda hlywhh cra, érets ha-
hawiláh, la tierra de Hawiláh, un territorio no identificado hasta la actualidad, 
porque todas las identificaciones propuestas de este río, las que van desde ciertos 
ríos de Turquía oriental hasta el Ganges, en la India, son meras conjeturas. 
 

 

El río Kizilirmak, el clásico río Halys, llamado Maraššantija en los  documentos 
hititas, ha sido identificado con el río Pisón del relato bíblico. Y el territorio 
amesetado al interior de la amplia curva de este río sería la tierra de Hawiláh. 

 
Algunos biblicistas han opinado que quizá el Diluvio haya borrado las pruebas que 
pudieran permitir identificar con certeza los ríos Pisón y Guihón en la actualidad. 
No obstante, este hecho no elimina la posibilidad de que estos ríos existieran y se 



conocieran en los días de Moshé/Moisés, cuando él escribió este libro. La alusión 

a hlywhh cra, érets ha-hawiláh, la tierra de Hawiláh, no debería hacer entender 
que existiera una región con ese nombre antes del Diluvio, al igual que ocurre con 

 cra, esto es, érets kwsh, kush, kuš, kúš43. Más bien, Moshé, en estos dos כשׁוּ
casos, proporciona los nombres con que fueron conocidos esos lugares algún 
tiempo luego del Diluvio, a fin de que sirvieran de referencias geográficas 
conocidas en su día. También, debe tomarse en cuenta que a los diversos cambios 
que eventualmente debió producir el Diluvio, debe añadirse que los terremotos 
pueden llegar a cambiar con facilidad el curso de los ríos y hacer desaparecer 
secciones de estos, algo que podría haber ocurrido en épocas posteriores al 
Diluvio, ya que el este de Turquía, donde probablemente se encontraba Edén, 
se halla en un cinturón sísmico. 

 
La ubicación original de Edén es conjetural. El medio principal para identificar su 
emplazamiento geográfico es la descripción del río que procedía de Edén, y que, 
al fluir, se dividía en cuatro cabeceras, dando lugar a los ríos Éufrates44, Tigris45, 
Pisón46 y Guihón47. El Éufrates es bien conocido, lo mismo que el Tigris desde 
tiempos antiquísimos. Sin embargo, los otros dos ríos, el Pisón y el Guihón, no ha 
sido posible identificarlos hasta la actualidad. 

 
Calvino y Delitzsch entre otros, situaron Edén en las inmediaciones del golfo 
Pérsico, en la Baja Mesopotamia, donde los ríos Tigris y Éufrates se hallan más 
cerca el uno del otro, y creyeron que el Pisón y el Guihón eran canales que unían 
ambos ríos. No obstante, si ese fuera el caso, el Pisón y el Guihón serían serían 
más tributarios que ramificaciones de una fuente original. El texto hebreo 
favorece más bien una ubicación en la región montañosa que se encuentra al 
norte de las llanuras de Mesopotamia, la zona donde actualmente nacen los ríos 
Tigris y Éufrates. The Anchor Bible dice en sus notas sobre Génesis 2:10: “En 
heb[reo] la desembocadura del río se llama ‘fin’ (Jos XV 5, XVIII 19); por eso el 
plural de ro’s, ‘cabeza’, debe referirse aquí al curso alto. […] Este último uso está 
bien atestiguado por la palabra afín ac[adia] resu.” El que en la actualidad los ríos 
Tigris y Éufrates no proceden de la misma fuente y el que no sea posible identificar 
con seguridad al Pisón y al Guihón tal vez se deba al Diluvio del tiempo de Noé, 
que debió alterar la topografía terrestre de forma considerable, al rellenar las 
cuencas de algunos ríos y crear otros. 
 



La ubicación tradicional de Edén es una zona montañosa que se halla a unos 225 
kilómetros al suroeste del monte Ararat y a unos cuantos kilómetros al sur del lago 
Van, en la parte oriental de la moderna Turquía. Es posible que Edén haya estado 
rodeado por una barrera montañosa, pues el registro indica que se colocaron 
querubines tan solo al este del jardín, por donde habían salido Adán y Eva48. 

 
NOTAS: 
1 La estela de Naram-Sin o estela de la Victoria, se hizo en Sippar, ciudad situada enfrente de 
Akkad, al lado norte del canal que las separaba, aproximadamente hacia 2250 a. de J.C. para 
conmemorar la victoria de este rey, nieto de Sargón I de Akkad, sobre los lullubi, tribu que 
habitaba en los montes Zagros. En ella se ve un paisaje montañoso y arbolado donde se desarrolla 
una escena en la que prevalece la figura de Naram-Sin, de mayor tamaño que los demás y llevando 
un casco con un par de cuernos, que era propio de los dioses. El rey vencedor aplasta con el pie 
los cadáveres de sus enemigos, mientras mata a otros dos y algunos caen despeñados. Los 
guerreros akkadios, desde un nivel inferior, alzan la cabeza como señal de admiración y respeto 
por el rey vencedor. La estela fue encontrada en Susa, en Elam. Esta grabada en roca arenisca 
rosada y sus dimensiones son de 1,05 X 2,00 metros, y en la actualidad se encuentra en el museo 
del Louvre, en París, Francia. 
2 Este es el único de estos cuatro reyes rivales que se conoce por otros documentos, aparte de la 
Lista Real Sumeria. 
3 Inscripción publicada en el Archiv für Orientalforschung, X, página 281; Iranica Antiqua, tomo II 
(2). 
4 La actual Khafaji, a unos 100 kilómetros al norte. 
5 Uruk. Las palabras en color verde corresponden a sustantivos propios. 
6 Otros dicen “ejército”. 
7 Estos números en color azul indican las líneas en el documento sumerio. 
8 Otros dicen “ejército”. 
9 Lista Real Sumeria, ETCSL Corpus, http://etcsl.orinst.ox.ac.uk/cgi-bin/etcsl.cgi?text=t.2.1. 
1&charenc=j#. 
10 De hecho, la Lista Real Sumeria se refiere a ellos como la Horda de Qutūm, enfatizando su 
carácter y naturaleza. 
11 Más tarde llamado Ea, el dios de la sabiduría, uno de los que formaban una trinidad junto con 
Enlil y Anu. 
12 ROCHBERG-HALTON, :51-55. 
13 Por ejemplo, POTTS, :121, 122. 
14 MICHALOWSKI, 1986. 
15 MICHALOWSKI, 1986:27, 28. 

http://etcsl.orinst.ox.ac.uk/cgi-bin/etcsl.cgi?text=t.2.1


16 GLASSNER, :46-50. 
17 JACOBSEN, 1939:116-121. 
18 KUTSCHER, :49-70. 
19 HALLO, :713, 714. 
20 HALLO, :719. 
21 GRAYSON, :149. 
22 FRAYNE, :284-293. 
23 JACOBSEN, 1987:368. 
24 PARPOLA, :138. 
25 Comúnmente se llama a los kashshu como cassitas o kasitas en la actualidad. 
26 REINER, : 80. 
27  LUCKENBILL, :301. 
28  OPPENHEIM, :309. 
29 OPPENHEIM, :306. Este Ugbaru, cuyo territorio quedaba dentro de la jurisdicción de Media, 
poderoso imperio conquistado por Ciro II el Grande de Persia, parece haber sido “Darío el Medo” 
del registro del libro de Daniel. Y este Ugbaru probablemente haya sido también el Gobryas 
mencionado por Jenofonte, de quien dijo el historiador griego que se había pasado a Ciro y 
seguidamente había dirigido el ejército contra Babilonia. (BRIANT, :51, 52.). 
30 HALLO, . 
31 Génesis 2:10. 
32 O, Versión Griega de los Setenta, comúnmente abreviada como LXX, es el nombre que se da a 
la primera traducción de la Biblia del hebreo al griego, tradicionalmente, en tiempos de Ptolomeo 
II Filadelfo por 72 doctores de la Toráh. Fue la versión utilizada a través de todo el mundo antiguo, 
desde Britannia hasta la India, por las comunidades judías de la Diáspora que no hablaban hebreo, 
y fue la versión que ayudó a la Iglesia cristiana primitiva a llevar su mensaje a través de todo el 
Imperio y muchísimo más allá de sus fronteras, dondequiera que hubiera comunidades judías, 

porque todas ellas usaban la Septuaginta. 33 LIDDELL y Scott, 1897. 
34 En su obra lo llama Geón. 
35 Antigüedades Judaicas, libro I, capítulo I, sección 3. 
36 ENGLISH, P., 1959, Journal of Near Eastern Studies, volumen 18:49-53. 
37 Éxodo 18:1-5; Números 12:1. 
38 Génesis 2:10, 13. 
39 Génesis 11:9. 
40 KOEHLER y Baumgartner, 1958:429; BROWN, Driver y Briggs, 1980:469. 
41  Génesis 2:10-12. 



42 SIMONS, J., 1959:40, 41. 
43 Génesis 2:13. 
44 El Peráth hebreo, llamado Purattu en los registros akkadios y Puranum en los documentos 
sumerios. 
45 Este río es llamado Idikna o Idigna en los registros sumerios, el Idikat de los akkadios e Hidekel 
hebreo. 
46 Algunos al menos lo identificarían con el río Halys clásico, el Kizilirmak actual. 
47 Génesis 2:10-14. Este río es identificado con algunos con el Aras actual, el Araxes clásico. 
48 Génesis 3:24.   

 

Bibliografía 
BRIANT, Pierre, 1996, Histoire de lémpire perse de Cyrus à Alexandre, París, Francia. 
BROWN, Driver y Briggs, 1980, A Hebrew and English Lexicon of the Old Testament, 
CAMERON, George G., 1976, History of Early Iran, Chicago y Londres. 
CAUVIN, Jacques, 2000, The Birth of the Gods and the origins of agricultura. 
DANDAMAEV, Muhammad A., 1989, A Political History of the Achaemenid Empire, (traducción de 
Willem J. Vogelsang), Leiden, Alemania. 
FRAYNE, Douglas, 1993, Sargonic and Gutian Periods (2334-2113 BC), EN: The Royal Inscriptions 
of Mesopotamia, Early Periods 2, Toronto (Canadá) y Buffalo (Estados Unidos). 
GLASSNER, Jean-Jacques, 1986, La chute d’Akkadé: l’évément et sa memoire, 
Berlín, Alemania. 
GRAYSON, Albert Kirk, 1975, Assyrian and Babylonian Chronicles, Locus Valley, Nueva York, 
Estados Unidos. 
HALLO, William W., 1957-1971, Gutium, EN: Reallexikon der Assyriologie III, Berlín (Alemania) y 
Nueva York (Estados Unidos). 
JACOBSEN, Thorkild, 1939, The Sumerian King List, EN: Assyriological Studies 11, Chicago, Estados 
Unidos. 
JACOBSEN, Thorkild, 1987, The Arps that Once… Sumerian Poetry in 
Translation, New Haven, Estados Unidos. 
KOEHLER, L., y W. Baumgartner, 1958, Lexicon in Veteris Testamenti Libros, Leiden, Alemania. 
KUTSCHER, Raphael, 1989, The Brockmon Tablets at the University of Haifa, EN: Royal Inscriptions, 
Haifa, Israel. 
LUCKENBILL, Daniel David, 1927, Ancient Records of Assyria and Babylonia, [2ª. parte], Chicago, 
Estados Unidos. 
MICHALOWSKI, Piotr, 1986, Mental Maps and Ideology: Reflections on Subartu, EN: Harvey Weiss, 
editor, The Origins of Cities in Dry-Farming Syria, Guilford, Connecticut, Estados Unidos. 
MICHALOWSKI, Piotr, 1993, Letters from Early Mesopotamia, Atlanta, Estados Unidos. 
OPPENHEIM, A. Leo, 1969, Babylonian and Assyrian Historical Texts, EN: James 
B. Pritchard, editor, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, [3ª. edición]. 
 



PARPOLA, Simo, 1970, Neo-Assyrian Toponyms, EN: Alter Orient und Altes Testament, 6, Kevelaer, 
POTTS, Daniel T., 1999, Archaeology of Elam: Formation and Tranformating of an Ancient Iranian 
State, Cambridge, Inglaterra. 
REINER, Erica, et al., 1984, The Assyrian Dictionary, Chicago, Estados Unidos. 
ROCHBERG-HALTON, Franceca, 1988, Aspects of Babylonian Celestial Divination: The Lunar 
Eclipses of Enuma Anu Enlil, Horn, . 
SIMONS, J., 1959, Geographical and Topographical Texts of the Old Testament, Leiden, Alemania. 

 


